Le SAINT-SIEGE

AR -DE ~-EN. -ES -FR ~IT <Pl -PT -RLU -UK

MESSAGE DE SA SAINTETE LEON XIV
POUR LA 59¢ JOURNEE MONDIALE DE LA PAIX

1°" JANVIER 2026

La paix soit avec vous tous
Vers une paix désarmée et désarmante

« La paix soit avec vous ! ».

Cette salutation trés ancienne, encore utilisée aujourd’hui dans de nombreuses cultures, a
retrouvé toute sa vigueur le soir de Paques sur les lévres de Jésus ressuscité. « La paix
soit avec vous » ( Jn 20, 19.21) est sa Parole qui non seulement souhaite, mais réalise un
changement définitif en celui qui I'accueille et, ainsi, dans toute la réalité. C'est pourquoi
les successeurs des Apétres donnent de la voix, chaque jour et dans le monde entier, a la
plus silencieuse révolution : « La paix soit avec vous ! ». Dés |le soir de mon élection

comme Evéque de Rome, j'ai voulu inscrire ma salutation dans cette annonce chorale. Et je

tiens a le répéter : il s'agit de la paix du Christ ressuscité, une paix désarmeée et une paix
désarmante, humble et persévérante. Elle vient de Dieu, Dieu qui nous aime tous
inconditionnellement. [1]

La paix du Christ ressuscité


https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ar/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/en/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pl/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/ru/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/uk/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1

C'est le Bon Pasteur qui a vaincu la mort et abattu les murs de séparation entre les étres
humains (cf. Ep 2, 14) ; c'est Lui qui donne sa vie pour son troupeau et qui a beaucoup de
brebis en dehors de la clture de la bergerie (cf. Jn 10, 11.16) : le Christ, notre paix. Sa
présence, son offrande, sa victoire rejaillissent sur la persévérance de nombreux témoins
grace auxquels I'ceuvre de Dieu se poursuit dans le monde, devenant méme davantage
perceptible et lumineuse dans I'obscurité des temps.

Le contraste entre les ténébres et la lumiére, en effet, n'est pas seulement une image
biblique pour décrire les souffrances donnant naissance a un monde nouveau : il est une
expérience qui nous traverse et nous bouleverse face aux épreuves que nous rencontrons,
dans les circonstances historiques dans lesquelles nous vivons. Oui, voir la lumiére et
croire en elle est nécessaire pour ne pas sombrer dans les ténébres. |l s'agit d'une
exigence que les disciples de Jésus sont appelés a vivre de fagon unique et privilégiée,
mais qui réussit de bien des maniéres a se frayer un passage dans le coceur de chaque étre
humain. La paix existe, elle veut habiter en nous, elle a le doux pouvoir d'éclairer et de
dilater l'intelligence, elle résiste a la violence et la surmonte. La paix a le souffle de
I'éternel : tandis qu'on crie “assez" au mal, on murmure “pour toujours” a la paix. C'est
dans cette perspective que le Ressuscité nous a introduits. C'est dans cette intuition que
vivent les artisans de paix qui, dans le drame de ce que le Pape Frangois a appelé “la
troisiéme guerre mondiale par morceaux”, résistent encore a la contagion des ténebres,
comme des sentinelles dans la nuit.

Le contraire, c'est-a-dire oublier la lumiére, est malheureusement possible : on perd alors
tout réalisme, cédant a une représentation partielle et déformée du monde, sous le signe
des ténébres et de la peur. Nombreux sont ceux qui, aujourd’hui, qualifient de réalistes les
récits dépourvus d'espérance, aveugles a la beauté des autres, oublieux de la grace de
Dieu toujours a I'ceuvre dans les coeurs humains, aussi blessés soient-ils par le péché.
Saint Augustin exhortait les chrétiens a nouer une amitié indissoluble avec la paix, afin
que, en la gardant au plus profond de leur esprit, ils puissent en rayonner la chaleur
lumineuse tout autour d'eux. Celui-ci, en s'adressant a sa communauté, écrivait : « Si vous
désirez que les autres aussi soient en paix, soyez-y vous-mémes, restez-y vous-mémes.
Pour embraser les autres, que la paix de votre charité soit en vous tout ardente ». [2]


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2

Que nous ayons le don de la foi ou qu'il nous semble ne pas l'avoir, chers fréres et soeurs,
ouvrons-nous a la paix ! Accueillons-la et reconnaissons-la, plutét que de la considérer
comme lointaine et impossible. Avant d'étre un objectif, la paix est une présence et un
cheminement. Méme si elle est entravée a l'intérieur et a I'extérieur de nous, comme une
petite flamme menacée par la tempéte, gardons-la sans oublier ni les noms ni les histoires
de ceux qui en ont témoigné. C'est un principe qui guide et détermine nos choix. Y
compris dans les lieux ou il ne reste que des ruines et ou le désespoir semble inévitable,
nous trouvons encore aujourd’hui des personnes qui n‘'ont pas oublié la paix. Tout comme
le soir de Paques, Jésus est entré dans le lieu ou se trouvaient ses disciples effrayés et
découragés, ainsi la paix du Christ ressuscité continue de franchir les portes et les
barriéres grace aux voix et aux visages de ses témoins. C'est le don qui permet de ne pas
oublier le bien, de le reconnaitre comme vainqueur et de le choisir encore et ensemble.

Une paix désarmée

Peu avant d'étre capturé, dans un moment d'intense confiance, Jésus dit a ceux qui
étaient avec Lui : « Je vous laisse la paix ; c'est ma paix que je vous donne ; je ne vous la
donne pas comme le monde la donne ». Et il ajouta immédiatement : « Que votre coeur ne
se trouble ni ne s'effraie » (Jn 14, 27). Le trouble et la crainte pouvaient bien entendu
concerner la violence qui allait bientét s'abattre sur Lui. Plus profondément, les Evangiles
ne cachent pas que ce qui déconcerta les disciples, ce fut sa réponse non violente : une
voie que tous, Pierre le premier, contesterent mais sur laquelle, jusqu‘a la fin, le Maitre
demanda de le suivre. La voie de Jésus continue a étre source de trouble et de crainte. Et
Il répéte avec fermeté a qui voudrait le défendre : « Rentre le glaive dans le fourrea

wn (8, 1; cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car son combat fut
désarmé, dans des circonstances historiques, politiques et sociales précises. De cette
nouveauté, les chrétiens doivent ensemble témoigner prophétiquement en se souvenant
des tragédies dont ils se sont trop souvent rendus complices. La grande parabole du
jugement universel invite tous les chrétiens a agir avec miséricorde dans cette prise de
conscience (cf. Mt 25, 31-46). Et ce faisant, ils trouveront a leurs cotés des fréres et soeurs
qui, de différentes maniéres, ont su écouter la douleur des autres et se sont intérieurement
libérés du pieége de la violence.



Bien que beaucoup de personnes aujourd'hui aient un coeur disposé a la paix, un grand
sentiment d'impuissance les envahit devant le cours des événements de plus en plus
incertain. Saint Augustin, en effet, signalait déja un paradoxe particulier : « Louer la paix,
c'est chose plus difficile que de la posséder. Voulons-nous la louer en effet ? Nous
désirons des forces, nous cherchons a éveiller la sensibilité, nous équilibrons des mots. Au
contraire, voulons-nous la posséder ? Sans travail elle est a nous, nous la tenons ». [3]

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par ne plus
considérer scandaleux que l'on puisse la nier et en arriver méme a la guerre pour atteindre
la paix. Les bonnes idées, les phrases peseées, la capacité a dire que la paix est proche
semblent faire défaut. Si la paix n'est pas une réalité vécue, a préserver et a cultiver,
I'agressivité se répand dans la vie domestique comme dans la vie publique. Dans les
relations entre citoyens et gouvernants, on en arrive a considérer comme une faute le fait
de ne pas se préparer suffisamment a la guerre, a réagir aux attaques, a répondre a la
violence. Bien au-dela du principe de légitime défense, cette logique antagoniste est, sur
le plan politique, la donnée la plus actuelle dans une déstabilisation planétaire qui devient
chaque jour plus dramatique et imprévisible. Ce n'est pas un hasard si les appels répétés a
I'augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont présentés par de
nombreux gouvernants avec la justification du danger représenté par les autres. En effet,
la force dissuasive de la puissance, et en particulier celle de la dissuasion nucléaire,
traduisent l'irrationalité d'un rapport entre les peuples, fondé non pas sur le droit, sur la
justice ou sur la confiance, mais sur la peur et la domination de la force. « En
conséquence, comme |'écrivait déja saint Jean XXIIl & son époque, les populations vivent
dans une appréhension continuelle et comme sous la menace d'un épouvantable ouragan,
capable de se déchainer a tout instant. Et non sans raison, puisque I'armement est
toujours prét. Qu'il y ait des hommes au monde pour prendre la responsabilité des
massacres et des ruines sans nombre d'une guerre, cela peut paraitre incroyable ;
pourtant, on est contraint de I'avouer, une surprise, un accident suffiraient a provoquer la
conflagration ». [4]


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4

Or, au cours de I'année 2024, les dépenses militaires mondiales ont augmenté de 9,4 %
par rapport a I'année précédente, confirmant la tendance ininterrompue depuis dix ans et
atteignant le chiffre de 2.718 milliards de dollars, soit 2,5 % du PIB mondial. [5] De plus,
aujourd’hui, on semble vouloir répondre aux nouveaux défis non seulement par un effort
économique considérable en matiere de réarmement, mais aussi par un réalignement des
politiques éducatives : a la place d'une culture de la mémoire qui préserve les prises de
consciences acquises au cours du XX siécle et n'oublie pas les millions de victimes, on
promeut des campagnes de communication et des programmes éducatifs, dans les écoles
et les universités comme dans les médias, diffusant la perception de menaces et
transmettant une conception purement armée de défense et de sécurité.

Cependant, « un ami véritable de la paix aime ceux qui ne lI'aiment pas ». [6] Saint
Augustin recommandait ainsi de ne pas détruire les ponts et de ne pas s'appesantir dans le
registre des reproches, préférant la voie de I'écoute et, dans la mesure du possible, de la
rencontre avec les motivations des autres. Il y a soixante ans, le Concile Vatican Il se
concluait sur la prise de conscience d'un dialogue urgent entre I'Eglise et le monde

contemporain. En particulier, la Constitution Gaudium et spes attirait I'attention sur

I'évolution de la pratique belliqueuse : « Le risque particulier de la guerre moderne
consiste en ce gu'elle fournit I'occasion a ceux qui possedent des armes scientifiques plus
récentes de commettre des crimes ; et, par un enchainement en quelque sorte inexorable,
elle peut pousser la volonté humaine aux plus atroces décisions. Pour que plus jamais ceci
se produise, les évéques du monde entier, rassemblés et ne faisant qu'un, adjurent tous
les hommes, tout particuliérement les chefs d’Etat et les autorités militaires, de peser a
tout instant une responsabilité aussi inmense devant Dieu et devant toute I'humanité ». [7]


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7

Tout en réitérant I'appel des Péres conciliaires et en estimant que la voie du dialogue est la
plus efficace a tous les niveaux, nous constatons combien les progrés technologiques et
I'application dans le domaine militaire de l'intelligence artificielle ont radicalisé la
dimension tragique des conflits armés. On assiste méme a un processus de
déresponsabilisation des dirigeants politiques et militaires, en raison de la croissante
"délégation” aux machines des décisions concernant la vie et la mort des personnes
humaines. Il s'agit d'une spirale destructrice sans précédent de I'humanisme juridique et
philosophigue sur lequel repose toute civilisation et par lequel toute civilisation est
protégée. Il convient de dénoncer les énormes concentrations d'intéréts économiques et
financiers privés qui poussent les Etats dans cette direction ; mais cela ne suffit pas si,
dans le méme temps, on ne favorise pas le réveil des consciences et de la pensée critique.
L'encyclique Fratelli tutti présente saint Frangois d’Assise comme exemple d'un tel réveil :
« Dans ce monde parsemé de tours de guet et de murs de protection, les villes étaient
déchirées par des guerres sanglantes entre de puissants clans, alors que s'agrandissaient
les zones misérables des périphéries marginalisées. La, Frangois a recu la vraie paix
intérieure, s'est libéré de tout désir de suprématie sur les autres, s'est fait I'un des derniers
et a cherché a vivre en harmonie avec tout le monde ». [8] C'est une histoire qui veut se
poursuivre en nous, et qui demande d'unir nos efforts pour contribuer les uns et les autres
a une paix désarmante, une paix qui naisse de l'ouverture et de I'humilité évangélique.

Une paix désarmante

La bonté est désarmante. C'est peut-étre pour cela que Dieu s'est fait petit enfant. Le
mystére de I'Incarnation, qui atteint son abaissement le plus complet dans la descente aux
enfers, commence dans le sein d'une jeune mére et se manifeste dans la mangeoire de
Bethléem. “Paix sur la terre”, chantent les anges en annongant la présence d'un Dieu sans
défense, dont I'humanité ne peut se découvrir aimée qu'en prenant soin de lui (cf. Lc 2, 13-
14). Rien ne posséde autant le pouvoir de nous changer qu'un enfant. Et peut-étre est-ce
précisément la pensée de nos fils, des enfants, mais aussi de ceux qui sont fragiles
comme eux, qui nous transperce le cceur (cf. Ac 2, 37). A ce propos, mon vénéré
Prédécesseur écrivait que « la fragilité humaine a le pouvoir de nous rendre plus lucides
sur ce qui dure et ce qui passe, sur ce qui fait vivre et ce qui tue. C'est peut-étre pour cela
que nous avons si souvent tendance a nier les limites et a fuir les personnes fragiles et
blessées : elles ont le pouvoir de remettre en question la direction que nous avons choisie,
en tant qu'individus et en tant que communautés ». [9]


https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9

Jean XXIIl fut le premier a introduire la perspective d'un désarmement intégral qui ne peut
s'affirmer que par le renouveau du coeur et de l'intelligence. Il écrivait ainsi dans Pacem in
terris : « Que tous en soient bien convaincus : I'arrét de I'accroissement du potentiel
militaire, la diminution effective des armements et - a plus forte raison - leur suppression,
sont choses irréalisables ou presque sans un désarmement intégral qui atteigne aussi les
ames : il faut s'employer unanimement et sincérement a y faire disparaitre la peur et la
psychose de guerre. Cela suppose qu'a I'axiome qui veut que la paix résulte de I'équilibre
des armements, on substitue le principe que la vraie paix ne peut s'édifier que dans la
confiance mutuelle. Nous estimons que c'est 1a un but qui peut étre atteint, caril esta la
fois réclamé par la raison, souverainement désirable, et de la plus grande utilité ». [10]

C'est la un service fondamental que les religions doivent rendre a I'humanité souffrante, en
étant attentives a la tentative croissante de transformer en armes méme les pensées et les
paroles. Les grandes traditions spirituelles, tout comme lI'usage approprié de la raison,
nous font aller au-dela des liens du sang ou de l'ethnie, et dépasser ces fraternités qui
reconnaissent seulement ceux qui leur ressemblent et qui rejettent ceux qui leur sont
différents. Aujourd’hui, nous voyons que cela ne va pas de soi. Malheureusement, il est de
plus en plus courant dans le panorama contemporain de faire entrer des mots de la foi
dans le combat politique, de bénir le nationalisme et de justifier religieusement la violence
et la lutte armée. Les croyants doivent réfuter activement, avant tout par leur vie, ces
formes de blasphéme qui obscurcissent le Saint Nom de Dieu. C'est pourquoi, avec
I'action, il est plus que jamais nécessaire de cultiver la priere, la spiritualité, le dialogue
cecumenique et interreligieux comme voies de paix et langages de rencontre entre
traditions et cultures. Partout dans le monde, il est a souhaiter que « chaque communauté
devienne une "maison de paix”, ol I'on apprend a désamorcer I'hostilité par le dialogue, ou
I'on pratique la justice et cultive le pardon ». [11] Aujourd’hui plus que jamais, en effet, il
faut montrer que la paix n'est pas une utopie, grace a une créativité pastorale attentive et
fructueuse.


https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11

D'autre part, cela ne doit pas détourner l'attention de chacun sur l'importance de la
dimension politique. Que ceux qui sont appelés a assumer des responsabilités publiques
aux plus hauts niveaux et dans les instances les plus qualifiées « étudient a fond le
probléme d'un équilibre international vraiment humain, d'un équilibre a base de confiance
réciproque, de loyauté dans la diplomatie, de fidélité dans I'observation des traités. Qu'un
examen approfondi et complet dégage le point a partir duquel se négocieraient des
accords amiables, durables et bénéfique ». [12] C'est la voie désarmante de la diplomatie,
de la médiation, du droit international, démentie malheureusement par de plus en plus
fréquentes violations d'accords difficilement obtenus, dans un contexte qui nécessiterait
non pas la délégitimation, mais bien plutot le renforcement des institutions
supranationales.

Aujourd’'hui, la justice et la dignité humaine sont plus que jamais exposées aux
déséquilibres de pouvoir entre les plus puissants. Comment vivre une période de
déstabilisation et de conflits tout en se libérant du mal ? Il nous faut encourager et soutenir
toute initiative spirituelle, culturelle et politique qui maintienne vive l'espérance en contrant
la diffusion d'« attitudes fatalistes, comme si les dynamiques en acte étaient produites par
des forces impersonnelles anonymes et par des structures indépendantes de la volonté
humaine ». [13] En effet, si « la meilleure fagcon de dominer et d'avancer sans restrictions,
c'est de semer le désespoir et de susciter une méfiance constante, méme sous le prétexte
de la défense de certaines valeurs », [14] on doit opposer a une telle stratégie le
développement de sociétés civiles conscientes, de formes d'association responsables,
d'expériences de participation non violente, de pratiques de justice réparatrice a petite eta
grande échelle. Léon Xll I'avait déja clairement souligné dans I'encyclique Rerum

novarum : « L'expérience que fait I'hnomme de I'exiguité de ses forces I'engage et le pousse
a s'adjoindre une coopération étrangére. C'est dans les Saintes Ecritures qu'on lit cette
maxime : "Mieux vaut vivre a deux que solitaire ; il y a pour les deux un bon salaire dans
leur travail ; car s'ils tombent, I'un peut relever son compagnon. Malheur a celui qui est
seul et qui tombe sans avoir un second pour le relever !" ( Qo 4, 9-10). Et cet autre : "Le
frére qui est aidé par son frére est comme une ville forte” ( Pr18, 19) ». [15]

Que cela soit un fruit du Jubilé de I'Espérance qui a incité des millions d'étres humains a se
redécouvrir pélerins et a entreprendre en eux-mémes ce désarmement du cceur, de
I'esprit et de la vie auquel Dieu ne tardera pas a répondre en accomplissant ses
promesses : « |l jugera entre les nations, il sera l'arbitre de peuples nombreux. lls briseront
leurs épées pour en faire des socs et leurs lances pour en faire des serpes. On ne lévera
plus I'épée nation contre nation, on n'apprendra plus a faire la guerre. Maison de Jacob,
allons, marchons a la lumiére de Yahvé » (Is 2, 4-5).


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15

Du Vatican, le 8 décembre 2025

LEON PP. XIV

[1] Cf. Bénédiction apostolique "Urbi et Orbi” et premier salut, Loggia centrale de la
basilique Saint-Pierre (8 mai 2025).

[2] Augustin d'Hippone, Discours 357, 3.
[3] Ibid., 1.

[4] Jean XXIlI, Lett. enc. Pacem in terris (11 avril 1963), n. 11.

[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025).

[6] Augustin d'Hippone, Discours 357, 1.

[7]1 Conc. cecum. Vat. Il, Const. past. Gaudium et spes, n. 80.
[8] Francois, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 4.
[9] Id., Lettre au directeur du Corriere della Sera (14 mars 2025).

[10] Jean XXIIlI, Lett. enc. Pacem in terris (11 avril 1963), n. 113.

[11] Discours aux évéques de la Conférence épiscopale italienne (17 juin 2025).

[12] Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 avril 1963), n. 118.

[13] Benoit XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 juin 2009), n. 42.

[14] Frangois, Lett. enc. Fratelli tutti (3 octobre 2020), n. 15.

[15] Léon XIlI, Lett. enc. Rerum novarum (15 mai 1891), n. 37.



https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#4.
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#42.
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html

Copyright © Dicastére pour la Communication - Libreria Editrice Vaticana

Le SAINT-SIEGE

FAQ NOTES LEGALES COOKIE POLICY  PRIVACY POLICY


https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://www.vatican.va/faq/index_fr.htm
https://www.vatican.va/content/vatican/en/legal-notes.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/cookie-policy.html
https://www.vatican.va/content/vatican/en/privacy-policy.html
javascript:;

